# "拉斐尔"与"三杰"

## ——20 世纪上半叶西方艺术史概念在中国的建立和传播

于润生 中央美术学院人文学院

> 【摘要】20世纪初,源于"人 物品藻"传统的中文词"三杰" 被用干对应并翻译文艺复兴"三 大艺术家"这一外来概念,从而 与"拉斐尔"在中文语境中的传 播历史发生紧密联系。该词反映 了20世纪上半叶中国艺术写作挪 用传统语汇阐释拉斐尔等外来概 念,调和古今矛盾,融汇中西传 统的话语创新。"拉斐尔""三 杰""文艺复兴"等概念在 二三十年代的流行是艺术界在新 文化运动之后重建文化信心,参 与救亡图强,探索民族复兴道路 的重要话语媒介。简明而兼容的 语言特性推动了概念的流行,同 时也限制了对艺术史实的深入认 识。分析这些概念的传播,有助 于厘清中国艺术界在新文化运动 之后重建文化信心的过程。

> 【关键词】 拉斐尔; 三杰; 文 艺复兴; 概念传播; 艺术史学史

意大利文艺复兴代表人物拉斐尔(Raphael, 1483—1520)在中国可谓家喻户晓, 而他的声名又与"三杰"概念紧密相连, 有关其生平、个性、代表作以及艺术特长的表述往往都被纳入这一系统。这种概念式的书写固化了拉斐尔的形象,且使得人们的注意力仅被集中在少数作品上,从而忽视了丰富多样的历史事实。本文借助雷吉斯·德布雷(Régis Debray)的"生成的螺旋"<sup>[1]</sup>理论,从拉斐尔在中文语境中的接受史入手,梳理 20 世纪上半叶艺术写作中的相关内容,讨论"三杰"概念引入、确立、流传过程中的社会和思想因素,从话语角度反思艺术史学史中的传播问题。<sup>[2]</sup>

### "拉斐尔"与"三杰"的多译

"拉斐尔"一词于 20 世纪初被引入中文世界,它首先出现在一些翻译和介绍性的写作中,后随着民国初年现代教育体系的建立,出现在艺术类通用教材里。一些作者的个人观点通过教育系统迅速传播到教师和学生之中,又借助大众媒介引起广泛的关注。通过对中文话语历史的追溯,可以发现"三杰"被挪用到艺术写作的历史反映了中外文化交往的复杂性。

<sup>[1] [</sup>法]雷吉斯·德布雷:《普通媒介学教程》,陈卫星、王杨译,清华大学出版社2014年版,第 298—307页。

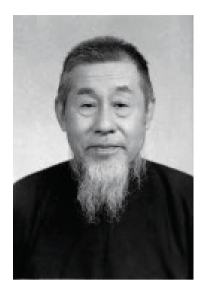
<sup>[2]</sup> 关于西方艺术史中"三杰"概念的起源和演变,笔者另有专文讨论(于润生:《"文艺复兴'三杰'之一拉斐尔"的话语建构》)(拟)。本文重点讨论中文词汇"三杰"在艺术史书写中的使用情况。

"拉斐尔"这个名字是西文音译, 乔尔乔·瓦 萨里(Giorgio Vasari)在传记中明确提到,它有"良 好的祝愿"之意。[1] 这个名字来源于古代犹太民族, 后作为基督教中大天使之名而广泛传播到许多国家 和地区。此名在天主教经典《多比传》(Book of Tobias)中有载,今天被汉译作拉弗尔或辣法耳。但 它作为艺术家名字先后出现过拉飞尔、拉法爱尔、拉 孚挨鲁、拉弗挨尔、拉费尔、拉飞耳、拉斐耳、拉法 艾耳、拉华尔罗、拉腓尔等多种译法。<sup>[2]</sup> 拉斐尔这一 译法最早见于1922年,但直到20世纪50年代译名 都不统一。[3]

早在1904年、拉斐尔就被介绍到中国。康有为 变法失败多年之后前往欧洲考察, 他将考察见闻写成 游记发表, 欲以"万国之华实"为药方医治"中国之 病"。[4] 在意大利游记中,康有为详细记录了所见拉 斐尔画作,并对其大加赞赏,称"拉飞尔是意大利第 一画家……生气远出,神妙迫真"[5]。他每遇拉斐尔 作品必然记录,在游记中他还写下八首绝句,将拉斐 尔的绘画与"太白诗词右军字"相提并论,赞颂其创 新改革绘画的"作纪新元"之功。[6] 对于康有为来说, 近世拉斐尔所代表的西方绘画传统超越中国绘画, 是中国文化失去优势的表现之一,他说:"以画论, 在四五百年前,吾中国几占第一位矣,惜后不长进 耳。"[7]在拜谒万神殿拉斐尔墓之后,更感叹"意 人尊艺术,此风中土甚惭焉"<sup>[8]</sup>。康有为对拉斐尔的 认识有不少来自见闻直观,也有一些不准确的信息, 但是作为中国最早接触西方绘画的有识之士, 他深刻 感受到文化差异和冲击,并将这种感受融入到自己力 求变法革新的政治诉求合理性中。有趣的是, 康有 为非但未使用"三杰"之名,甚至连米开朗基罗和达 芬奇的作品也没有谈到。

稍晚时清末外交官钱询的夫人单士厘随丈夫遍游 亚欧各国,将自己的见闻著为《归潜记》,于1910 年家刻出版,她将拉斐尔译为拉法爱尔。[9] 在其游记 中,拉斐尔并未被冠以"三杰"之名。从原文丰富的 注释可知,作者写作所依据的材料大多是外文材料, 今天读来依然让人感到其见识深刻、准确。

对拉斐尔的整体介绍最先出现在新型教材中。



姜丹书(1885-1962)

1917年,上海商务印书馆出版了民国政府教育部审 定的师范教材《美术史》。作者姜丹书在介绍文艺复 兴艺术时写道:"当时地方派中,以佛棱斯之米启兰 启鲁、拉孚挨鲁、列阿纳多为支配时代之三大家, 史 称意大利三大画杰。"这一论述可以看作中文"三杰"

<sup>[1] [</sup>意]乔尔乔·瓦萨里: 《巨人的时代》, 刘耀春、毕玉、朱莉译, 湖北美术 出版社、长江文艺出版社2003年版,第77页。

<sup>[2]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著, 钟叔河、杨坚校点: 《欧游十一国游记 二种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,岳麓书社1985年版。姜丹 书:《美术史》,上海书画出版社2018年版。丰子恺:《文艺复兴期之三大 画杰》,《美育》1921年第6期。蒋百里:《欧洲文艺复兴史》,东方出版 社2007年版。朱应鹏:《研究意大利文艺复兴时代绘画的纲要》,《艺术评 论》1924年第41期。[美]韦伯斯特:《文艺复兴》,纪梦译,《南中周刊》 1926年第3期。张充仁:《拉法艾耳手迹》,《图画时报》1928年第493期。 萧石君: 《西洋美术史纲要》,中华书局1928年版。[法]赖那克: 《阿波罗艺 术史》,李朴园译,中国财政经济出版社2016年版。

<sup>[3]</sup> 丁远:《文艺复兴期的三个艺术家》,《美术》(上海)1922年第3卷

<sup>[4]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著, 钟叔河、杨坚校点: 《欧游十一国游记二 种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,第57页。

<sup>[5]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著,钟叔河、杨坚校点: 《欧游十一国游记二 种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,第98页。

<sup>[6]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著,钟叔河、杨坚校点: 《欧游十一国游记二 种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,第137页。

<sup>[7]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著,钟叔河、杨坚校点:《欧游十一国游记二 种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,第134页。

<sup>[8]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著,钟叔河、杨坚校点: 《欧游十一国游记二 种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,第148页。

<sup>[9]</sup> 康有为、梁启超、钱单士厘著,钟叔河、杨坚校点:《欧游十一国游记二 种·新大陆游记及其他·癸卯旅行记·归潜记》,湖南人民出版社1981年版,第 101、119页。

说的最早版本之一。在姜丹书的笔下, 拉斐尔是作为 米开朗基罗的竞争者出现的,是一位"集大成兼众长" 的"调和家"。[1] 姜丹书又在同年出版的《美术史参 考书》中称"拉孚挨鲁氏实千古之画圣"[2]。姜氏此 书开中国学者写作外国美术史的先河,据原序作者桂 绍烈介绍,作者"博访周咨于中外作者,成美术史上 下二卷"[3]。整体而言,如穆瑞凤所指出的,姜丹书 编写的西洋美术史部分受到日本学者影响。[4] 且姜氏 对拉斐尔的译名非常接近日文读音。由于此书并无注 释, 无从确定他对拉斐尔的评语是作者个人观点还是 借鉴他人定论。但是姜氏将世界美术分为东西两个对 立的系统,对日本、俄罗斯、美国等国别艺术史有所 剪裁,说明他意欲使东方文明"与西方文明相抗衡"。 因此我们猜测,他将拉斐尔列入"三大画杰"并评为 "画圣",很有可能是为了对应中国"六朝三大家" 以及"画圣"吴道玄的评论。[5] 这样既使得东西方历 史图景互相对称而完整, 又符合他所谓艺术的极盛产 生于摆脱"中世"宗教的观点。

假如姜丹书的评价并非独出心裁, 而是借鉴了外 国学者的说法,那么这种东西并立的观点,显然带 有强烈的日本因素, 尤其可能受到冈仓天心对亚洲文 明一体性论述的直接或间接影响。姜丹书在浙江两级 师范学堂(后改名浙江省立第一师范学校)担任的 图画手工教员一职,正是接替日籍教师吉家江宗的 位置。[6]1912年,李叔同亦应聘来校,与姜丹书同 在图画课任教,二人过从甚密。李叔同恰好毕业于冈 仓天心曾经筹办并任校长的东京美术学校。中文"三 杰"一词是否直接或者间接借用了日文文献中的表 述呢?

日本虽然存在"文艺复兴三大艺术家"的说法, 但这并非严格的学术概念。20世纪初的"三杰"之 说则更多出现在关于政治人物的历史和文学语汇 中。从19世纪末开始,日本最广为人知的"三杰" 是由传记文学所建构起来的"维新三杰"或"十杰" 等说法。[7] 当时中日两国作为文化背景相似的近邻, 又同样有革新图强的历史诉求。因此"维新三杰"在 19至20世纪的东亚舆论中,是一种广为人知的流行 话语,虽然其内容是对政治人物的评价,但却以通俗 文学的形式出现, 朗朗上口, 具有强大的传播力量。 然而这并不是"三杰"一词在中文文化圈内的最早 案例。

无论在中国还是在日本,"三杰"话语的重要源 头之一是《汉书》中汉高祖称赞张良、萧何、韩信三 人的评语: "三者皆人杰,吾能用之,此吾所以取天 下者也。"[8] 此后,"蜀(汉)三杰""南宋三杰" 等一大批类似模式的中国历史名人组合频繁出现在史 学、文学和各类通俗读物中。在20世纪初的中文报 刊中,"汉三杰"出现的频率远远高于"维新三杰"。 各类报刊媒介套用此种人物品藻的模式, 对当时国内 外政治人物进行类比评价。尤其是那些辅佐君主扭转 落后局面的政治人物, 受到中国思想界和普通读者的 关注——这既是清末对维新变法的舆论鼓吹,也是开 拓中国读者眼界的热门话题。这个词甚至被挪用在外 国人物身上:新近完成统一的意大利、变法图强的日 本、大国俄罗斯和美国都成为"三杰"辈出之地。其中, 梁启超于1900至1903年间在《新民丛报》上连载 的《意大利建国三杰传》可以被看作一次在欧美人物 身上运用"三杰"模式的大型实践。在这段时间里, "俄廷三杰""美利坚建国三杰"等说法纷纷出现。 人们甚至将清末重臣曾国藩、左宗棠、李鸿章也赞为 "中兴三杰",又进而组成"欧亚九杰"。[9] 在媒体

<sup>[1]</sup> 姜丹书: 《美术史》, 第179页。

<sup>[2]</sup> 姜丹书: 《美术史》, 第256页。

<sup>[3]</sup> 桂绍烈: 《美术史》"序",姜丹书著《美术史》,第1页。

<sup>[4]</sup> 穆瑞凤:《中国现代之美术史的开山之作——姜丹书〈美术史〉的意 义》,《南京艺术学院学报(美术与设计)》2018年第2期。

<sup>[5]</sup> 姜丹书: 《美术史》, 第8、34页。

<sup>[6]</sup> 穆瑞凤:《中国现代之美术史的开山之作——姜丹书〈美术史〉的意 义》,《南京艺术学院学报(美术与设计)》2018年第2期。

<sup>[7]</sup> 西乡隆盛、大久保利通、木户孝允这三位明治维新中的政治核心人物在 1877至1878年间先后去世,引发了日本人对其人早逝的怀念和造神运动,从 1878年开始, "维新三杰" "皇国三杰" "前三杰" "后三杰" "维新元勋 十杰"等标签纷纷出现,以纪念对维新贡献较大的人物。

<sup>[8]</sup> 班固著, 颜师古注: 《汉书·高帝纪》(简体字本), 中华书局1999年 版,第42页。

<sup>[9]</sup> 参见《益文录》1884年第321期; 《启蒙画报》1903年第10期; 《湘报》 1898 年第57期; 《大陆报》1903年第7期; 《江西教育杂志》1916年第6期; 《新民丛报》1906年第4卷第2期;《江苏》(东京)1903年第6期。

上俨然已经形成东西两洋并立,中外平衡,各自走向 中兴的舆论局面。

"三杰"一词在脱离原境的流行传播过程中, 也出现一些人数和领域不一的变体,如"爱尔兰四 杰""陶界三杰""党人三杰"等,不一而足。该词 流行于对银行界、歌舞界、戏剧界、艺术界人物的评 论中。而用于对文艺复兴"三大画杰"之一拉斐尔的 评价正是此种泛化的结果之一。姜丹书的看法无论是 否直接借鉴自日文文献, 20世纪初, 中日语境中大 量为人熟知的"三杰"表述都促成了从"三大画杰" 到"三杰"的简化,而且这种简化显然适宜中文语境 中刚刚起步的外国艺术史写作和艺术普及的需要。

#### "三杰"与民国"文艺复兴"热

在西方,将达芬奇、拉斐尔、米开朗基罗视为艺 术中三位并列的最高代表的观念并不来自于文艺复 兴,也未见于17世纪至18世纪上半叶之间的写作。 这是一种产生于18世纪下半叶,流行于19世纪初 的现代艺术观, 它与将艺术活动视为人的创造能力的 表现这一启蒙观念有关。

而在中国,作为政治和文学用语的"三杰"被挪 用到艺术领域的同时,该词被中文和日文写作者用来 对译西文材料中的上述表达,从而形成今天的"三 杰"概念。然而这个概念确立的过程是动态的,与国 人寻求民族复兴与文化自信的心路相契合。1920年, 适逢拉斐尔逝世400周年,借此契机,中文媒体上 出现了对拉斐尔生平和创作的专门介绍,同时也引发 了国人对"文艺复兴"概念的兴趣。这种兴趣亦反映 出中国思想界不甘落后于西方, 试图从西方历史模式 中寻找旧邦维新的史实与理论,以便支撑对传统文化 的信念。译介各类有关"文艺复兴"的材料,不仅是 艺术界人士的兴趣所在,还与启蒙救亡的历史潮流相 吻合,在20世纪上半叶引起不同立场的各社会阶层 关注。

1920 至 1921 年, 丰子恺在《美育》杂志上连载 文章介绍三位艺术家的生平和作品。文章标题和开篇 第一句都强调了"三大画杰"这一概念,指出这三 位艺术家空前绝后的天赋。丰子恺以"画杰"称之, 说明着眼于批评画坛人物, 需要以此区别于当时常被 称为"杰"的政治人物,也有别于文艺复兴时期文学 等领域的杰出人物。然而丰子恺认为"三人者,盖创 造文艺复兴期者也"[1],又显然是对历史的误解。丰 子恺沿用拉斐尔传记中所记载的说法, 称拉斐尔模仿 老师画风"无不酷肖,见者不能辨别之",画技高超 令竞争者嫉妒而死,以及37岁英年早逝等细节,塑 造出生动而传奇的天才形象。[2] 丰子恺对艺术史的认 识主要体现在他任教于中学时期所编纂的三本出版于 1928年代的讲义:《艺术概论》《现代艺术十二讲》 和《西洋美术史》。丰子恺擅翻译,长于多国语言, 据后人回忆, 前两种著作翻译自日本作者, 后一种则 出自编译。《西洋美术史》中有"文艺复兴期三杰" 一节专门介绍达芬奇、米开朗基罗和拉斐尔。在丰子 恺看来, 达芬奇"神秘"; 米开朗基罗是三者之中最 伟大者,是"英雄的范型";而拉斐尔则是"薄命 的""讨人欢喜的""通俗的"。<sup>[3]</sup> 1930 年,他还 曾经在《教育杂志》上发表文章, 更详细地介绍这几 位艺术家及其作品。在这些文章中, 丰子恺不仅强调 了"文艺复兴三杰"这一概念,还借佛教用语,将达 芬奇和扬·凡·艾克(Jan Van Eyck)分别称为欧洲南 北的"第一代画祖"。[4]十年之间,"三大画杰"变 成了"三杰",反映了术语的固化。丰子恺对文艺复 兴的写作重点突出了英雄型人物的性格, 他对拉斐尔 的塑造方式体现为将其视为"三杰"框架中人格和艺 术之一极,此框架的特点是将三者的艺术看作"求真一 求善一求美"三元关系的表现。通过丰子恺的写作, 拉斐尔英才早逝的形象深入人心, 其人性和艺术特点 突显了纯粹的审美价值。

<sup>[1]</sup> 丰子恺: 《文艺复兴期之三大画杰》, 《美育》1920年第5期。

<sup>[2]</sup> 丰子恺对拉斐尔的介绍与日本学者后藤福次郎有类似之处。丰子恺:《文 艺复兴期之三大画杰》、《美育》1921年第6期。[日]后藤福次郎: 《意大利文 艺复兴期以前的绘画》,翼民译、《中央日报特刊》1928年第5卷(第27号)。

<sup>[3]</sup> 丰子恺: 《西洋美术史》, 上海古籍出版社1999年版, 第4、50—53页。

<sup>[4]</sup> 丰子恺: 《儿童艺术讲话: 五年画成的笑颜》, 《教育杂志》1930年第 22卷第7期; 丰子恺: 《儿童艺术讲话: 文艺复兴三杰的争雄》, 《教育杂 志》1930年第22卷第8期。



蒋百里(1882-1938)

与丰子恺同时开始介绍文艺复兴的,还有著名军 事家蒋方震(字百里,以下称蒋百里)。1921年, 蒋氏将早年访欧见闻写成《欧洲文艺复兴史》,引 起极大轰动,14个月内共发行3版。蒋百里虽然专 研军事, 然而对欧洲历史、文化、艺术有独到见解。 其书对意大利、法国、北欧国家文艺复兴和宗教改革 的历史都作了介绍,并指出欧洲借由复古潮流而产生 新理性的"社会蝉蜕之情状"可以为中国所借鉴。蒋 氏在书中谈到文艺复兴有文学"三大人物",而艺术 中"其大师有三: 曰文西, 曰米格安治, 曰拉飞耳, 三人者各有独到之能……文西之艺术源于知,米格安 治之艺术源于力,拉飞耳之艺术源于爱"。[1]在蒋百 里的评价中,并未直接使用"三杰"字样,而以"三 大师"称之。时人认为此书"取材于法人白黎许的演 讲"[2],从内容来看,温克尔曼(蒋译"温格孟") 的学说、布克哈特"人的发现"与"自然的发现"的 观点,以及当时多位德语学者提出的欧洲南北文化对 比论的观念都对蒋百里产生了影响。蒋百里在《总 论》中特别指出,研究文艺复兴需注意三点:"一不 可有成见""二不能专注重伊大利""三不可专注意 美术文学"[3],此见解可谓高屋建瓴。因此,在他谈 论意大利艺术的部分时,并未受"三大师"的限制, 不仅详细论述古典文化的影响,还介绍了13至15 世纪的不少艺术家及作品。蒋百里用"心灵与肉灵调 和""纯洁""高尚""通俗""亲切""有女性(特

征)"等词汇概括拉斐尔的艺术特点。[4]由"知、力、 爱"三元所构建的"三杰"艺术框架显然是哲学中的 "真、善、美"和心理学中"知、情、意"三元关系 的同构。在蒋百里观念中,"三杰"一词的合理性在 于其结构暗合认识论和心理学的一般观念,引人联想, 易于接受。在这一点上, 蒋百里和丰子恺有异曲同工 之处,用这个三元关系勾勒出拉斐尔的道德形象和艺 术特征。

蒋百里书的另一重要意义, 在于引发了梁启超 《清代学术概论》的写作。[5] 梁启超将清代比作欧洲 文艺复兴对应历史阶段的看法更进一步激发了中国学 术界对文艺复兴的兴趣, 从之者甚众, 而反对者亦有 之。1929年、哲学家谢扶雅发表两篇文章对梁启超 加以批驳。[6] 姑且不论梁、谢二人观点是非,仅从文 艺复兴话题在20世纪上半叶在中文语境中的流行现 象来看,报刊上有关中国文艺复兴话题的讨论逐年增 多,到1937年抗战爆发前后达到顶峰。抗战期间, 由于中华民国政府方面局势的恶化,这一话语又被日 本势力所利用,以鼓吹亚洲文化崛起来掩盖日本侵略 中国的残酷现实,例如:20世纪40年代,中日文化 协会大力推行所谓"东亚文艺复兴运动"; 1942 年 11 月,以川端康成为首的日本作家又在东京召集"第 一次大东亚文学者会议",组织多国文学家讨论"东 亚文艺复兴"等议题。[7]

总的来看,"三杰"和"文艺复兴"等概念在 20世纪上半叶进入国人观念的过程中,不仅脱离其 原本的语境, 更被赋予许多民族主义和复古主义的想

<sup>[1]</sup> 蒋百里: 《欧洲文艺复兴史》,东方出版社2007年版,第5、58、86-87

<sup>[2] 《</sup>书报介绍:欧洲文艺复兴史》,《学生》1921年第8卷第7期。

<sup>[3]</sup> 蒋百里: 《欧洲文艺复兴史》, 第16—17页。

<sup>[4]</sup> 蒋百里: 《欧洲文艺复兴史》,第93—94页。

<sup>[5]</sup> 梁启超: 《清代学术概论》, 上海古籍出版社1998年版, 第1页。

<sup>[6]</sup> 谢扶雅: 《文艺复兴与清代学术》, 《知难》1929年第100期; 谢扶雅: 《清代学术可比西洋的文艺复兴吗?》,《现代青年》(广州)1929年第 206期。

<sup>[7] 《</sup>国际动态》, 《新亚》1942 年第5卷第11期。

象, 甚至为各种势力所利用而成为特定政治诉求的 外衣。

#### "三杰"概念的传播与反省

丰子恺勾勒出拉斐尔英年早逝的天才形象,而蒋 百里则奠定了中国人心目中拉斐尔艺术可亲可爱的特 征。此二人分别从日本和欧洲接受了"三杰"说,有 不少后来者或以之为材料来源,或借鉴其观点。[1]

在各类报刊媒体上, 达芬奇、米开朗基罗、拉斐 尔三人成为了从绘画领域扩大到整个文艺复兴运动的 代表,用语的评价色彩也变得更强烈。[2]"三杰"说 也和一些"不标准"的说法同时存在,如"四大名 家""二代表""艺术三杰士"[3]。从时间上来看, 报刊上的"三杰"说法出现在20世纪20年代初, 至30年代中期"三杰"用语逐渐固定,并在40年 代得到广泛而稳定的使用, 画家陈之佛、许幸之、 王琦都曾撰文。[4] 不少流行画报还刊印"三杰"作 品的照片。[5] 艺术家的写作和可视化的艺术图像的传 播都推动了此概念的扩散。

艺术家的写作对"三杰"概念的固化与推广起到 极大的作用,不少观点还影响到20世纪下半叶的拉 斐尔研究。1925年,身陷裸体模特风波之中的刘海 粟评价"拉飞尔"等三人"空前绝后",他沿用蒋百 里对三人"爱也智也力也"的归纳, 赞美"人类之 特性",这既有以西方艺术史为自己摆脱道德指责 的辩解,又有他作为"中国文艺复兴大师"的自我期 许和标榜。[6] 后来艺术家的发言屡见不鲜: 张充仁宣 传拉斐尔"仕女美而不俗",价格昂贵[7];陈之佛强 调了拉斐尔作品"女性的资质……优美胜于力强", 其人则是"缩命的天才画家"[8]; 左翼版画家王琦评 价拉斐尔"一生和苦痛或反抗绝缘……只有快乐而没 有苦恼"[9]。艺术家使用"三杰"这一带有褒义和强 烈情感色彩的评语, 既是对自己身份的肯定, 又是对 自身肩负的历史使命和价值的认同。这个词汇既可以 将西方艺术史上最重要的人物与中国古代品藻传统结 合起来,同时又和"文艺复兴"概念一同强调艺术与 艺术家对现代社会和国家所具有的价值与意义。通过 对拉斐尔等外国艺术家身份的重新塑造,中国的艺术 家们在与传统的"文人画家"身份相切割的同时,也 摆脱了新文化运动以来保守落后形象的困扰。"三杰" 的提出和确立,可以看作艺术家群体对美术革命的反 思和应对,通过将"三杰"这一传统品评用语嫁接到 "拉斐尔"和"文艺复兴"等外来艺术概念上,不仅 与"革命"的对象划清了界限,还转而成为先进社会 力量的"杰出"代表。

概念化的理解常常会导致历史认识和叙述的简单 化, 因此逸闻趣事、传奇误解成为丰富简化所必不可 少的内容。高昂的艺术品交易价格,艺术家之间的竞 争与弟子为师傅复仇的各类故事, 甚至误用艺术家名 字、原文及肖像对于大众媒介来说都无伤大雅。[10] 类似"三杰"式的评语如"画圣""圣手""怪杰"

<sup>[1]</sup> 比如周春霆: 《欧洲文艺复兴之研究》, 《学生文艺丛刊》1924年第7期。

<sup>[2]</sup> 丁远: 《文艺复兴期的三个艺术家》, 《美术》(上海)1922年第3卷第2 期;刘海粟:《天赋敏慧·····》,《图画时报》1925年美术号·新年号;梁得 所:《美术大纲》,《良友》1927年第15期;梁得所:《西洋美术大纲》, 良友图书印刷公司,第19页;《文艺复兴时代中的三大画家》,《艺术界周 刊》1927年第18期(米启安其罗专号);李宝泉:《文艺复兴隆盛期的素 描画家》, 《艺风》1933年第1卷第4期; 胡启文: 《文艺复兴时代底怪杰: 达·文西》,《海滨学术》1934年第2期;高沫:《文艺复兴与大师》,《新 上海》1935年第1卷第10期;《文艺复兴时期之三杰》,《美术生活》1935年 第13期;张充仁:《米吉朗其意大利文艺复兴时代艺术三杰之一》,《号外 画报》1936年第735期。

<sup>[3]</sup> 朱应鹏: 《研究意大利文艺复兴时代绘画的纲要》, 《艺术评论》1924 年第41期;《欧洲最近文艺思潮:四、文艺复兴的根本意义》,忆秋生译, 《民众文学》1924年第5卷第7期;顾宪成:《三杰士》,《书人》1937年第1 卷第3期(此处的"艺术三杰士"指米开朗琪罗、伦勃朗、贝多芬)。

<sup>[4]</sup> 华林:《意大利的文艺复兴运动》,《世界月刊》(上海)1947年第1卷 第7期;陈之佛、陈英梅:《西洋绘画史话》,商务印书馆1940年版;许幸 之:《文艺复兴期的美学思潮:达文西的"绘画论"及其美学思想》,《文 讯》1948年新9第4期;王琦:《文艺复兴时代的三大画家》,《公余生活》 1944年第2卷第3期。

<sup>[5]</sup> 如《三六九画报》1944年第26卷第13期; 《天津民国日报画刊》1946年 第11期。

<sup>[6]</sup> 刘海粟: 《天赋敏慧·····》, 《图画时报》1925年美术号·新年号。

<sup>[7]</sup> 张充仁: 《拉法艾尔手迹》, 《图画时报》1928年第493期。

<sup>[8]</sup> 陈之佛: 《文艺复兴期的三巨星及其艺术》, 《曙光》1947年新1第3期。

<sup>[9]</sup> 王琦:《文艺复兴时代的三大画家》,《公余生活》1944年第2卷第3期。

<sup>[10]</sup> 钱君匋:《文艺复兴期的西洋美术》,《妇女杂志》(上海)1930年 第16卷第9期;《意大利文艺复兴期之绘画:拉法尔·桑究》,《中国文艺》 (北京)1940年第1卷第5期。

也相当流行。[1] 拉斐尔"为人幸福",作品"美而不 俗" "尽是快乐"等评价使得他在"三杰"框架中稳 固地占据了一席之地。

与此同时,一些学者面对"三杰"说也显示出极 为谨慎的态度。1923年、陈衡哲所著《西洋史》由 商务印书馆发行,此书是中学教科书之一,曾经产生 很大影响,三年之内六次再版。陈衡哲在序言中指 出,欲以历史研究揭示西方文明的真正要素,揭穿 武人政客愚弄人民的黑幕, 因此对西方文化尤为感 兴趣。[2] 在谈到文艺复兴时期的绘画时,她说:"达 芬奇、米开兰基罗,及拉飞尔三人为最杰出",认 为拉斐尔"有第一等的天才",能够将"意大利所有 美术家的佳处……调和运用"。[3] 在陈衡哲的视野中, 文艺复兴是一项影响欧洲各国的广泛运动, 其成就包 括古学、文学、艺术、科学, 而艺术又含建筑、雕刻 和绘画,每一个领域都有各自的代表人物,因此研究 不应拘泥于艺术, 更不能以绘画概括全部。她认为拉 斐尔仅成就于绘画,而达芬奇和米开朗基罗则是雕塑 和绘画两门中的代表,并以拉斐尔圣母像为例证强调 文艺复兴在绘画技术、范围和审美三方面的发展。她 虽然使用了大量的"杰出""天才"字样,显然并非 要作标签式的概括。这种视角也体现在她 1926 年的 《文艺复兴小史》中。此书重复了《西洋史》的框架 和基本观点,但是在列举绘画领域"第一等的人物" 时,却选择了"其中最杰出的四位" —— 达芬奇、 米开兰基罗、拉斐尔、提兴(提香)。[4] 可见在中文 "三杰"概念提出之后不久,人们就已经意识到它的 局限性。

实际上,只要试图对文艺复兴艺术加以全面介绍, 就难以使用"三杰"概念。因为达芬奇、拉斐尔和米 开朗基罗所活跃的时间、地域、艺术门类都不尽相同。 而且,从连续的历史视角来观察,就会发现这三位艺 术家的成就与他们所处的环境及传承有关,难以用充 满浪漫色彩的绝世天才的想法蔽之。1928年,萧石 君的《西洋美术史纲要》将建筑、绘画、雕塑三种不 同艺术类别分开著史, 只在绘画中先后提到这三位 画家,并称为"支配中部意大利地方的作家"[5]。这 种分流派讨论的写法是 18 世纪末以来欧洲艺术史的

常见叙述模式。1933年,吕澂在《西洋美术史》中 也并未采用"三杰说",而是将达芬奇和拉斐尔、米 开朗基罗和柯勒乔分开两节论述,将其视为不同地 域和历史阶段的代表。[6] 而画家倪贻德虽然也有留 日经历, 但在他的《西洋画派解说》中, 达芬奇、 米开朗基罗、拉斐尔被看作文艺复兴历史上的不同阶 段,米、拉二人则被称为艺术上"确定的胜利者"[7]。

此外, 拉斐尔前派及其批评家对拉斐尔的指责所 引发的争论也被翻译到中国。[8] 其中最有影响力的是 1937年李朴园译赖那克的《阿波罗艺术史》,这也 是当时较为系统的艺术史译著之一。赖那克将拉斐尔 的柔美愉快风格艺术放在翁布里亚、佩鲁贾、锡耶纳 等地方画派的传统中看待,用颅相学观点解释他作品 流露出的女性气质, 并将17世纪之后"艺术的颓唐" 看作在拉斐尔影响之下的结果。[9] 在这部著作中, 达芬奇、拉斐尔(李译"拉腓尔")和米开朗基罗被 看作意大利不同地方的艺术流派代表,被分别放置在 不同章节讨论,但未见作者以"三杰"字样称之。可 见, 随着对文艺复兴讨论的深入, 历史面貌得到不断 的揭示, "三杰"概念的局限性愈发明显。但对于艺 术普及和大众传播等目的的写作来说,简单概括和高 光式的介绍显然是更容易的选择。

<sup>[1]</sup> 陈烟桥: 《论文艺复兴期的艺术科学之发达与政治思想之自由》, 《民主 与科学》1945年第1卷第4期;陈烟桥:《论文艺复兴期的绘画》,《文章》 1946年第1卷第2期;佚名:《文艺复兴时代意大利雕刻》,《启示》1946 年第2期、第3期;程浩:《美术史话:名家名作简介:文艺复兴意大利的怪 杰: 米克朗琪罗》,《综艺:美术戏剧电影音乐半月刊》1948年第2卷第2 期、第3期。

<sup>[2]</sup> 陈衡哲: 《近作西洋史序言》, 《努力周报》1923年第73期。

<sup>[3]</sup> 陈衡哲: 《西洋史》,辽宁教育出版社1998年版,第151页。

<sup>[4]</sup> 陈衡哲:《文艺复兴小史》,商务印书馆1926年版。

<sup>[5]</sup> 萧石君: 《西洋美术史纲要》,第105页。

<sup>[6]</sup> 吕澂: 《西洋美术史》, 商务印书馆1933年版。

<sup>[7]</sup> 倪贻德: 《西洋画派解说》,商务印书馆1937年版,第16页。

<sup>[8] [</sup>英]华尔德配德: 《文艺复兴研究集序》, 子贻译, 《东方杂志》1922 年第 19卷第12期; [英]佩特:《〈文艺复兴时代研究〉的结论》, 《沈钟》1926年 第3期;[美]韦伯斯特:《文艺复兴》,纪梦译,《南中周刊》1926年第3期; [美]斯温:《文艺复兴(上):近代世界文化史讲话之二》,沈炼之译,《现 代青年》1943年新1第3期;[日]后藤福次郎:《意大利文艺复兴期以前的绘 画》, 翼民译, 《中央日报特刊》1928年第5卷第27号; [日]石井柏亭: 《伊大 利文艺复兴之绘画》,林镛译,《美术杂志》(上海)1937年第1卷第3期。

<sup>[9] [</sup>法]赖那克: 《阿波罗艺术史》, 李朴园译, 第232—241页。



单十厘(1863-1945)

总的来说, 当中国人开始了解拉斐尔和文艺复兴 艺术之时,西方艺术史中的"三头"(triumvirate) 或者"三大师"(three great masters)等概念通过 翻译被介绍到中国,并与传统语汇中的"三杰"相 结合。拉斐尔进入国人视野的途径主要有二:第一, 来自姜丹书、丰子恺等与日本美术界关系较为密切 的中国作者或对日本作者著作的翻译介绍;第二, 来自康有为、单士厘、蒋百里等人的旅欧见闻。这 两种途径中的基本观点都将拉斐尔与达芬奇、米开朗 基罗一同视作文艺复兴的代表。

#### 结论

"三杰"原本是19至20世纪之交中日两国大 众传媒和通俗文学中品藻政治人物的用语,这一概念 很可能源于中国历史典故"汉三杰",它在被报刊等 现代媒介传播的过程中,脱离自身语境,被泛化并被 挪用到普及文本中。20世纪20年代,中国人开始关 注拉斐尔及其所代表的文艺复兴艺术之时, 正是新文 化运动结束后不久, 民国初创, 政治动荡时期。国体 的改变并未带来社会现实情况的好转,介绍外国文化 符合洋为中用的舆论期待。在诸多作者中, 艺术家的 写作是推动"三杰"概念传播的重要力量。这个概念 使艺术家从"美术革命"的对象中解放出来,在保留 古代品评用语和部分价值观的同时与西方艺术传统相 接轨,帮助艺术家摆脱保守落后的"文人画家"形象, 塑造了现代的、进步的、肩负民族历史使命的新型艺 术家身份。它包含强烈的英雄崇拜意味, 契合了现代 转型、寻求民族复兴过程中的中国读者对天才人物的 渴求和对国家迅速崛起的期待。传统语汇的基因注 入外来概念所产生的新意涵因而获得了巨大的生机, 承载了接受者自身文化的一些特征。"三杰"框架中 的三个艺术家分别代表不同的人格特点和艺术特色, "智、力、爱"三元构成类似于"真、善、美"或"知、 情、意"的概念框架。词汇层面的跨时代性、跨语境 性、简明性、普适性为概念的广泛传播打下基础。

与"三杰"概念同时传播开的另一概念"文艺复 兴",在梁启超等人的鼓吹下被赋予文化复古主义和 民族主义的色彩,它先后成为保守主义者、中华民国 政府和抗战时期的日伪势力建构"官方民族主义"的 意识形态工具,也脱离自身的历史语境,与"三杰" 概念的演变路径恰好相反, 从异文化进入中国文化体 系之内。进入20世纪30年代之后,中华民国政府 的社会控制力增强, "三杰"这一明显具有传统人物 品藻特点的中式语汇大为流行,"文艺复兴"概念被 其用作对国家进行民族化塑造的文化标签, 变得简 单化、脸谱化、本土化,并在传播中被赋予民族主义 的色彩。而这类概念同样也被抗日战争时期的日本和 伪政权所利用,被赋予别样的民族想象。

在文章写作过程中,得到中央美术学院刘晋晋、文韬、 王浩以及北京大学祝帅的帮助,特此表示感谢。

责任编辑:杨梦娇